
 
Мельник С.В. 

 

 

152

СОВРЕМЕННЫЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ 
О РУССКОМ И РОССИЙСКОМ 

УДК: 26.009 
 
 
 
 
 
 

Мельник С.В. 

«НАЦИОНАЛЬНЫЙ ВОПРОС»  
В МЕЖРЕЛИГИОЗНОМ ДИАЛОГЕ1,2 

Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Секретариат Межрелигиозного совета России, 

Москва, Россия, melnik.s.vl@yandex.ru 
 

Аннотация. В современном мире особую актуальность приобретает задача 
выстраивания позитивных отношений между последователями разных религий, что 
можно обозначить термином «межрелигиозный диалог». В первой части статьи рас-
сматриваются основные типы межрелигиозного диалога: полемический, миротворче-
ский, когнитивный и партнерский. Во второй части описывается деятельность Меж-
религиозного совета России. В третьей части с точки зрения официальной позиции 
религиозных общин России анализируются вопросы соотношения у верующих людей 
национальной, гражданской и религиозной идентичностей. Проведенный анализ по-
казывает, что религиозная идентичность является для верующего человека главной, 
вместе с тем она не противопоставлена идентичности гражданской, не находится с 
ней в конфликте, но обе они способны гармонично сочетаться и дополнять друг дру-
га. Общероссийская гражданская идентичность должна быть укоренена в уже суще-
ствующих фундаментальных религиозных идентичностях, которые могут стать проч-
ным основанием гармоничных межнациональных отношений, основанных на 
принципах добрососедства, взаимопомощи, солидарности, патриотизма и созидатель-
ного сотрудничества во имя процветания России как общего дома для представителей 
разных народов и культур. 

                                           
1 © С.В. Мельник, 2019. 
2 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в рамках на-

учного проекта № 18–311–00337 (Тема: «Классификация форм межрелигиозного 
диалога»). 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

153

Ключевые слова: межрелигиозный диалог; межнациональные отношения; 
религия; миротворчество; идентичность; национальность; социальное согласие; 
гражданское согласие; социальное единство; православие; ислам; Россия. 

Поступила: 20.12.2018                       Принята к печати: 17.01.2019 
 

Melnik S.V. 
Ethnicity and interreligious dialogue 

Institute of Scientific Information for Social Sciences 
of the Russian Academy of Sciences, 

Moscow, Russia, melnik.s.vl@yandex.ru 
 
Abstract. In the modern world, the task of building positive relations between 

followers of different religions, which can be denoted by the term «interreligious 
dialogue», acquires particular relevance. The first part of the article discusses the main 
types of interreligious dialogue: «polemical», «peacemaking», «cognitive» and 
«partnership». The second part describes the activities of the Interreligious Council of 
Russia. In the third part, from the point of view of the official position of religious 
communities of Russia, questions of the correlation between national, civil and 
religious identities are analyzed. The analysis shows that religious identity is the main 
thing for a believer, however, it is not opposed to civil identity and does not conflict it; 
the two of them are able to harmoniously combine and complement each other. Civil 
identity should be rooted in the extant fundamental religious identities, which can 
become a solid foundation for harmonious interethnic relations. 

Keywords: interreligious dialogue; interethnic relations; religion; peacemaking; 
identity; nationality; social harmony; social cohesion; Orthodoxy; Islam; Russia. 

Received: 20.12.2018                                            Accepted: 17.01.2019 
 
 

Типы межрелигиозного диалога 
 
Религиозный фактор играет большую роль в жизни совре-

менных обществ по всему миру, в том числе в России. По мнению 
американского социолога религии Питера Бергера, мир остается 
«таким же яростно религиозным, как был всегда, а в некоторых 
местах даже более чем когда-либо еще» [Berger, 1999, p. 2]. Со-
временность, утверждает этот ученый, породила не секуляриза-
цию, а плюрализм, т.е. присутствие и тесное взаимодействие носи-
телей различных систем ценностей и мировоззрений в рамках 
одного общества. В этом контексте особую актуальность приобре-
тает задача осмысления комплекса проблем, связанных с выстраи-
ванием позитивных отношений между последователями разных 



 
Мельник С.В. 

 

 

154

религий, что обычно обозначается термином «межрелигиозный 
диалог». 

Для описания различных типов межрелигиозного диалога 
нами предлагается использовать разрабатываемую классифика-
цию, основывающуюся на четырех критериях: «интенция» (что 
является мотивацией к диалогу?); «цель» (какие задачи ставят пе-
ред собой участники?); «принципы» (принципы, которыми опреде-
ляется взаимодействие), «форма» (в каком виде выражается диа-
лог – двусторонняя встреча религиозных лидеров, конференция, 
совместное заявление и пр.). Базовой для представленной класси-
фикации является критерий «интенции», т.е. той побуждающей 
силы, которая мотивирует последователей разных религий всту-
пать в контакт друг с другом. В соответствии с критерием интен-
ции можно выделить четыре основных типа межрелигиозного 
диалога: «полемический», «миротворческий», «когнитивный» и 
«партнерский». 

Все религии в той или иной степени утверждают исключи-
тельность своего основателя и священных текстов, считают после-
дователей других духовных традиций так или иначе заблуждаю-
щимися, поэтому религии могут рассматриваться не просто как 
сосуществующие, но и как конкурирующие мировоззренческие сис-
темы. Вследствие этого «естественной» интенцией для контактов 
между последователями различных религий является попытка рас-
пространить или защитить свою веру. До современного этапа меж-
религиозного диалога, начавшегося в конце XIX в., тип межрелиги-
озного взаимодействия, который предполагал споры, полемику, 
стремление доказать свою правоту, обратить собеседника в свою 
веру, был широко распространенным. История религий знает много 
примеров такого полемического диалога, как в форме соответст-
вующих сочинений, так и непосредственных встреч верующих. 

Одним из главных стимулов для межрелигиозного диалога 
на современном этапе выступает осознание неизбежности совме-
стного сосуществования верующих разных религий и актуально-
сти поддержания гармоничных межнациональных и межрелигиоз-
ных отношений в современных плюралистических обществах. 
Укрепление мира и согласия между последователями разных рели-
гий выступает содержанием миротворческого диалога. 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

155

Интенцией для вступления верующих разных религий в кон-
такт является также то, что можно обозначить в общем как 
«стремление к познанию», которое еще Аристотель считал основ-
ным свойством человеческой природы. Такой когнитивный меж-
религиозный диалог может выражаться в изучении и сравнитель-
ном анализе различных доктринальных вопросов, исследовании 
религиозного опыта, осмыслении соотношения разных религий с 
позиций их истинности и спасительности и пр. 

Еще одной возможной мотивацией для вступления в межре-
лигиозный диалог является осознание избытка человеческого 
страдания в мире. Признавая свою ответственность и основываясь 
на общих для религиозного сознания ценностях, последователи 
разных духовных традиций в рамках партнерского диалога объе-
диняют усилия для организации совместной деятельности с целью 
улучшения мира, помощи нуждающимся людям, достижения же-
лаемых социальных изменений. 

Итак, межрелигиозный диалог может строиться на основе 
поиска ответов на следующие вопросы: «кто прав?» (полемиче-
ский диалог), «как нам мирно жить вместе?» (миротворческий 
диалог), «кто ты?» (когнитивный диалог) и «что мы можем сделать 
для улучшения мира?» (партнерский диалог). Важно понимать, 
что, хотя эти типы межрелигиозного диалога связаны между собой 
и зачастую сочетаются при организации межрелигиозных контак-
тов, они преследуют разные цели и используют разные дискурсы. 

В каждом из указанных типов диалога на основании осталь-
ных критериев (цель, принципы, форма) можно выделить различ-
ные подвиды. Например, особое значение для укрепления граж-
данского согласия в целом имеет вид миротворческого диалога, 
осуществляющийся между официальными представителями рели-
гиозных общин, который можно обозначить как «дипломатиче-
ский диалог». Характерной чертой такого диалога является то, что 
участники вступают в него не исходя из своей личной мотивации, 
а как представители своих религиозных организаций, т.е. подоб-
ный диалог носит не индивидуальный, а институциональный ха-
рактер. В отличие от полемического и когнитивного типов диалога 
в рамках дипломатического диалога собственно вероучительная 
проблематика, как правило, не затрагивается. Участники диплома-



 
Мельник С.В. 

 

 

156

тического диалога оперируют такими категориями, как общест-
венно-политическая стабильность, укрепление гражданского мира 
и согласия, процветание страны, государственно-религиозные от-
ношения, позитивный вклад религиозных объединений в жизнь 
общества, делают акцент на вызовах, с которыми сталкиваются 
религии, и поисках совместных ответов на них. Примером диалога 
между официальными представителями религиозных общин, в хо-
де которого рассматривались и проблемы межнациональных от-
ношений, может служить деятельность Межрелигиозного совета 
России. 

 
 

Межрелигиозный совет России 
 
Межрелигиозный совет России (МСР, образован 23.12.1998) 

объединяет глав четырех традиционных религий Российской Феде-
рации – православия, ислама, иудаизма и буддизма. Высшим орга-
ном МСР является Президиум, формируемый из числа представите-
лей входящих в Совет религиозных организаций на самом высоком 
уровне. Почетным председателем МСР является Святейший Патри-
арх Московский и всея Руси Кирилл. Можно констатировать, что 
МСР является уникальной для нашей страны площадкой, на кото-
рой диалог официальных представителей традиционных религиоз-
ных общин осуществляется на самом высоком уровне на постоян-
ной основе. 

В соответствии с уставом целью МСР является «укрепление 
межрелигиозного и межнационального мира, противодействие ис-
пользованию религиозных чувств для разжигания межэтнических 
конфликтов, утверждение в обществе традиционных нравственных 
ценностей, согласия и стабильности» [О Совете – эл. ресурс]. 

Взаимодействие религиозных лидеров в рамках МСР основы-
вается на следующих принципах: отказ от попыток использовать 
диалог для прозелитизма1; отказ от компромиссов вероучительного 
характера и стремление вообще не затрагивать доктринальную пробле-

                                           
1 Прозелитизм – стремление обратить других в свою веру, а также дея-

тельность, направленная на достижение этой цели. 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

157

матику; концентрация на миротворчестве и сотрудничестве в сфе-
рах, представляющих общий интерес, в том числе на решении прак-
тических вопросов; противодействие общим вызовам; демонстрация 
верующим примера солидарности и позитивных отношений между 
религиозными лидерами. 

Можно выделить несколько направлений деятельности 
МСР: 1) миротворчество; 2) противодействие экстремизму и тер-
роризму; 3) утверждение в обществе традиционных нравственных 
ценностей; 4) диалог с государственной властью. 

В рамках первого направления одной из главных инициатив 
МСР стало предложение о введении нового государственного 
праздника – Дня народного единства 4 ноября. В соответствующем 
обращении МСР 2004 года, которое было направлено на имя Прези-
дента В.В. Путина, а также председателям Правительства РФ, Госу-
дарственной думы и Совета Федерации, говорится: «Наша история 
богата славными датами. Неоценимый пример единого сплава ду-
ховного, патриотического и ратного свершения дают нам события 
4 ноября 1612 года, когда патриотические настроения народа на-
шей страны, единение всех граждан, независимо от происхожде-
ния, веры и положения в обществе, сплочение и солидарность 
сыграли особую роль в судьбе России… На протяжении веков на 
долю нашего народа многократно выпадали тяжелые испытания. 
Но каждый раз мы находили в себе силы собраться, объединиться – 
в любви к Отечеству, в уповании на Бога, в верности традицион-
ным духовным ценностям, завещанным предками, чтобы, превоз-
могая беду, отстоять свою независимость и государственность.  
В этом – великий духовный подвиг нашего народа. В этом – его 
сила. В этом – его будущее!» [Обращение Межрелигиозного совета 
России о введении нового государственного праздника 4 ноября – 
эл. ресурс]. Ежегодно 4 ноября в праздник Дня народного единства 
Президент РФ вместе со Святейшим Патриархом Кириллом и дру-
гими религиозными лидерами России участвуют в церемонии воз-
ложения цветов к памятнику Минину и Пожарскому на Красной 
площади. 

Заявления Совета, выражающие миротворческую позицию 
религиозных общин, могут быть реакцией представителей религий 
на рост социальной напряженности в обществе. Так, во время мно-



 
Мельник С.В. 

 

 

158

годневного митинга и беспорядков в декабре 2010 г. на Манежной 
площади МСР обратился к проблематике межнациональных от-
ношений, в связи с чем призывал «сынов и дочерей разных наро-
дов, прежде всего народов России, к мирной совместной жизни, на 
основе которой веками созидалась наша страна и в которой – ее 
будущее». Представители традиционных религий в обращении к 
верующим подчеркивали, что «Россия – наш общий дом», а «ува-
жение национальных чувств и образа жизни любого народа долж-
ны стать непременным условием приемлемости в обществе той 
или иной гражданской силы» [Заявление президиума Межрелиги-
озного совета России о состоянии межнациональных отношений в 
России, 2010 – эл. ресурс]. 

С задачей укрепления межрелигиозного и межнационального 
мира и согласия связано второе выделенное нами направление 
деятельности МСР – противодействие распространению экстре-
мизма и терроризма под религиозными лозунгами. Этой теме был 
посвящен ряд заявлений Совета, в каждом из которых резко осуж-
дались совершенные в России и за рубежом террористические акты. 
Члены МСР многократно подчеркивали, что преступные и пора-
жающие своей жестокостью деяния экстремистов, в результате 
которых гибнут невинные люди, нельзя связывать с религией.  
В заявлении Совета, которое было принято вскоре после захвата 
боевиками заложников на мюзикле «Норд-Ост» в Театральном 
центре на Дубровке в Москве в 2002 г., говорится: «Еще раз хотим 
подчеркнуть: какими бы религиями и идеологиями ни прикрыва-
лись террористы, на самом деле они служат диаволу. Эти люди, 
сознательно избравшие зло, тем самым отреклись от религии и от 
своего народа» [Заявление Межрелигиозного совета России в свя-
зи с захватом заложников в Москве, 2002 – эл. ресурс]. В связи с 
этим члены МСР стремятся не употреблять формулировку «рели-
гиозный терроризм», а предлагают использовать такие термины, 
как «псевдорелигиозный экстремизм» или «экстремизм и терро-
ризм, прикрывающийся религиозной риторикой». 

Третьим направлением деятельности МСР является свиде-
тельство о непреходящем значении традиционных нравственных 
ценностей в жизни каждого отдельного человека и общества в це-
лом, что особенно актуально в условиях распространения идеоло-



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

159

гии морального релятивизма. Несмотря на наличие существенных 
различий в вероучительных представлениях, моральная оценка 
традиционными религиями России многих социальных явлений 
оказывается весьма близка. Это позволяет религиозным лидерам 
выступать с консолидированной позицией по широкому кругу во-
просов. Одной из основных таких тем является важность сохране-
ния и поддержки института семьи, понимаемого как союз мужчи-
ны и женщины. 

Четвертым направлением деятельности МСР является взаи-
модействие с государственной властью, которое строится, глав-
ным образом, вокруг обсуждения практических вопросов положе-
ния религиозных общин в экономической, юридической, 
социальных сферах. Например, МСР взаимодействовал с государ-
ственной властью в области содействия развитию теологического 
образования и науки в России. 

 
 

Межнациональное и межрелигиозное согласие 
в современной России: поиск «формулы мира» 

 
На протяжении XIX в. в Российской империи главной объе-

динительной идеей был традиционный монархический принцип 
безусловной покорности всех подданных без различия вероиспове-
дания и этнической принадлежности верховной императорской вла-
сти. Примечательно, что во Всероссийской переписи 1897 г. была 
графа «вероисповедание» и отсутствовала графа «национальность», 
которая тогда понималась скорее как «этноконфессиональность». 
Национальный вопрос в Российской империи сводился, главным 
образом, к проблеме обеспечения равных конкурентных возможно-
стей в социально-экономической сфере и отсутствию дискримина-
ции, которая имела место преимущественно именно по религиозно-
му признаку [Цимбаева, 2015, с. 6.]. 

Советская политика профилактики этноконфессиональных 
конфликтов строилась на атеистической пропаганде и стирании 
границ между народами. Религиозные организации были подверг-
нуты жесткому государственному контролю и оттеснены на пери-
ферию общественной жизни. 



 
Мельник С.В. 

 

 

160

Традиционные формы духовности народов нашей страны 
являются одним из важных элементов общероссийской идентич-
ности. На современном этапе при определении приоритетов на-
циональной политики также имели место попытки в некотором 
смысле нивелировать этнические и религиозные идентичности, 
позиционировать их как вторичные по отношению к формируемой 
новой общероссийской гражданской идентичности. Поправки в 
Стратегию государственной национальной политики обсуждались 
на заседании Совета по межнациональным отношениям при Пре-
зиденте России 26 октября 2018 г. в Ханты-Мансийске. В итоговой 
редакции Стратегии отмечается, что «Российское государство соз-
давалось как единение народов, системообразующим звеном кото-
рого исторически являлся русский народ. <…> Общероссийская 
гражданская идентичность основана на сохранении русской куль-
турной доминанты, присущей всем народам, населяющим Россий-
скую Федерацию. Современное российское общество объединяет 
единый культурный (цивилизационный) код, который основан на 
сохранении и развитии русской культуры и языка, исторического и 
культурного наследия всех народов Российской Федерации» (II. 11.). 
При этом в документе указывается, что «многонациональный народ 
Российской Федерации (российская нация) – сообщество свободных 
равноправных граждан Российской Федерации различной этниче-
ской, религиозной, социальной и иной принадлежности, обладаю-
щих гражданским самосознанием» (4. б) [Указ Президента Россий-
ской Федерации № 703 от 06.12.2018 – эл. ресурс], т.е. утверждается 
фундаментальный принцип равенства всех граждан России, незави-
симо от этнической и религиозной принадлежности. 

Святейший Патриарх Кирилл в своих выступлениях выска-
зывал сходную позицию, в соответствии с которой национальная 
идентичность должна строиться на принципах справедливости и 
признания государствообразующей роли русского народа и его 
культуры. Приведем некоторые цитаты Предстоятеля Русской 
православной церкви по этому вопросу: «Давайте признаем оче-
видное: развитое самосознание и единство русского народа – это 
незыблемое основание целостности России и единства нашей по-
лиэтничной цивилизации. В свою очередь, игнорирование интере-
сов русских людей, вытеснение русского вопроса из публичной 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

161

сферы ведет к лавинообразному росту маргинальных и агрессив-
ных проявлений» [Кирилл…, 2015, с. 44–45]; «судьба же русского 
народа, его благополучие, его целостность, зрелость его самосоз-
нания должны быть признаны ключевыми факторами в сохране-
нии духовного и политического единства России. Пренебрегать 
этим сегодня – значит разрушать государство, закладывать под 
него мину замедленного действия» [там же, с. 72]; «русский народ 
является не то что полноправным, но важнейшим субъектом на-
циональных отношений в России» [там же, с. 76]. По мнению Пат-
риарха Кирилла, игнорирование особой роли русского народа, от-
каз от использования в публичных выступлениях и официальных 
документах слова «русский» (якобы ослабляющего единство наро-
да, как это имело место в 1990-е годы), является глубоко ошибоч-
ным подходом и приводит к кризису национального сознания. 

В контексте вышеизложенного может возникнуть вопрос, не 
является ли развитое религиозное и этническое самосознание раз-
ных народов России тем, что представляет угрозу гражданскому 
единству и согласию? 

Следует отметить, что сама постановка вопроса, предпола-
гающая, что различные религиозные идентичности всегда связаны 
с разделением, конфликтами или «столкновением цивилизаций», 
является неоднозначной. Весьма распространено представление о 
том, что религии неизбежно провоцируют конфликты, поскольку 
являются источником разногласий между отдельными людьми, 
общинами и народами. В связи с этим предлагается уменьшить 
присутствие и влияние религиозного фактора во всех миротворче-
ских инициативах. Последние три десятилетия многие ученые, в 
том числе Ч. Тэйлор [Taylor, 2007] и У. Кавано [Cavanaugh, 2009], 
критиковали эту до сих пор преобладающую в западной междуна-
родной политике «секулярную гипотезу». Религия содержит огром-
ный ценностный потенциал для миротворчества и может выступать 
как серьезный объединительный общественный инструмент. Рас-
смотренный выше опыт взаимодействия религиозных лидеров в 
рамках Межрелигиозного совета России свидетельствует о том, 
что различия в религиозных убеждениях не являются поводом для 
конфронтации и вражды, напротив, верующие могут поддержи-
вать дружеские отношения, а вследствие близости моральных цен-



 
Мельник С.В. 

 

 

162

ностей у религиозных общин есть много направлений для сотруд-
ничества. 

В контексте межнациональных отношений важно сформули-
ровать правильное понимание особой роли русского народа и пра-
вославия в истории России, которое не допускало бы отношения к 
другим этносам как малозначащим или «второсортным». Возвы-
шение какой-либо одной нации, стремление противопоставить се-
бя остальным неизбежно вызывает отторжение со стороны других 
народов и антагонизм, что приводит к дезинтеграционным процес-
сам. Признание объективного факта особого вклада русского на-
рода и русской культуры, связанной с православием, ничуть не 
умаляет значения и не принижает ценность других народов и ре-
лигий. Святейший Патриарх Кирилл отмечал, что «подлинное рус-
ское национальное самосознание, основанное на нашей культур-
ной и религиозной традиции, не угрожает целостности России и 
межнациональному миру в ней, а наоборот – выступает главным 
гарантом единства страны и дружбы между ее народами» [Ки-
рилл…, 2015, с. 77]. Глава Русской православной церкви критико-
вал теорию «плавильного котла», подчеркивая, что для России 
«гармонизация межнациональных отношений возможна не на пути 
отказа от национальных чувств или подавления национального 
сознания, а на пути осознания принадлежности наших народов к 
общей, созданной совместным трудом цивилизации, которая не 
упраздняет ничьей национальной идентичности и не умаляет 
ничьего национального достоинства» [там же, с. 61]. 

Патриарх Кирилл отмечает, что особой национальной идеей, 
пронизывающей историю и культуру России, является «идея челове-
ческой солидарности». Солидарность предполагает построение об-
щества социальной симфонии, где «разные слои и группы, разные 
народы и религиозные общины, разные участники политических и 
экономических процессов являются не борющимися друг с другом 
конкурентами, а соработниками» [там же, с. 39]. Противоположно-
стью концепции солидарного общества является гипертрофирован-
ный индивидуализм и модель построения социума, в основу которой 
«положена система перманентных противостояний, конкуренции и 
борьбы, якобы неизбежных и необходимых для прогресса» [там же, 
с. 42]. Безусловно, для того чтобы такая система функционировала, 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

163

необходимо, чтобы принципы добрососедства, жертвенности, служе-
ния во имя общего блага принимались на взаимной основе, были до-
минирующими на всех уровнях системы. Желание подавить другого, 
агрессия, стремление решать возникающие проблемы силой должны 
осуждаться всем обществом и пресекаться. Такие деструктивные ус-
тановки и поведение могут нарушить функционирование всего госу-
дарственно-общественного организма. 

Многие этносы проживают в нашей стране испокон веков, 
Россия для них – единственная родина. По мнению Патриарха Ки-
рилла, «Россия не может быть не многонациональной и великой. 
Либо она великая и многонациональная, либо она мононациональ-
ная и не великая. Поэтому для того, чтобы она была великой, мы 
должны все вместе трудиться, а величие страны заключается не 
только в ее экономике, но и в силе духа людей» [Состоялась 
встреча Святейшего Патриарха Кирилла с председателем Цен-
трального духовного управления мусульман России Талгатом 
Таджуддином – эл. ресурс]. Этническое и культурное многообра-
зие и многоукладность могут рассматриваться как особое богатст-
во и общее достояние, определяющее уникальность России, кото-
рую Патриарх Кирилл предлагает рассматривать как самобытную 
«страну-цивилизацию, равновеликую Западу, Индии или Китаю» 
[Кирилл…, 2015, с. 35]. 

Одним из подходов к концептуализации гармоничного соот-
ношения религиозных идентичностей может стать «личностная 
модель» диалога. Личностное общение и сближение не определя-
ются совпадениями и одинаковостью, поскольку идентичность 
личности формируют именно ее отличия от других. Уважение и ин-
терес к диалогическому партнеру возникают именно тогда, когда 
Другой показал наличие собственных уникальных глубоких ду-
ховных основ и твердое стояние в них, т.е. обнаружил искреннее 
усердие и приверженность к своей собственной вере и традициям 
[Хоружий, 2009; Мельник, 2017]. «Россия не знала религиозных 
войн <…> В этом контексте мы вполне можем заявлять о наличии 
у нас самобытной модели мирного сосуществования представите-
лей разных этносов и религий <…> нашими принципами являются: 
уважение к целостности вероучения и образа жизни последовате-
лей других религий, стремление не вторгаться во внутреннюю 



 
Мельник С.В. 

 

 

164

жизнь религиозных организаций… источником (добрососедских и 
дружеских отношений. – С. М.) может служить коренящееся в соб-
ственном опыте веры глубокое уважение к стремлению другого 
человека жить в соответствии с нормами своей духовной традиции, 
которая передается его предками из поколения в поколение <…> 
Альтернативой предлагаемого нам Западом “плавильного котла” 
цивилизаций, разрушающего традиционные религиозные ценно-
сти, может стать концепция мирного сосуществования и партнер-
ства разных культурных моделей, ни одна из которых не должна 
претендовать на универсальность и подавлять другие. Привержен-
ность правам и свободам должна быть соединена с уважением к 
нравственным началам, национальным и религиозным традициям 
народов» [Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на засе-
дании Президиума Межрелигиозного совета России, 2018 – эл. ре-
сурс]. Сознавая ответственность и чувствуя сопричастность судьбе 
России, верующие, не вторгаясь во внутреннюю жизнь и сакраль-
ную сферу других религий, совместно трудятся во имя укрепления 
мира и процветания нашего Отечества. 

Рассмотрим позицию православия и ислама о соотношении 
религиозной, национальной и гражданской идентичности на осно-
ве анализа официальных документов «Основы социальной кон-
цепции Русской православной церкви» [Основы социальной кон-
цепции Русской Православной Церкви – эл. ресурс] и «Социальная 
доктрина российских мусульман» [Социальная доктрина россий-
ских мусульман, 2015 – эл. ресурс]. 

Иногда идея национализма представляется несовместимой с 
посланием таких мировых религий, как христианство, ислам или 
буддизм, которые заявляют о своем универсализме, духовном 
братстве, единстве всех своих последователей, превосходящем 
любые социальные, территориальные и этнические границы. Со-
гласно известному изречению апостола Павла, «все вы, во Христа 
крестившиеся, во Христа облеклись. Нет уже иудея, ни язычника; 
нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни женского: ибо все 
вы одно во Христе Иисусе» [Гал. 3: 27–28]. Данная позиция заяв-
ляет о равенстве всех людей с позиций их возможности приобще-
ния к благодати и отнюдь не означает устранение существующих в 
земном мире различий, например этнических или между мужчи-



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

165

нами и женщинами. В Основах социальной концепции Русской 
Православной Церкви отмечается, что «вселенский характер 
Церкви, однако, не означает того, чтобы христиане не имели права 
на национальную самобытность, национальное самовыражение. 
Напротив, Церковь соединяет в себе вселенское начало с нацио-
нальным. <...> Православные христиане, сознавая себя граждана-
ми небесного отечества, не должны забывать и о своей земной ро-
дине» (пункт II. 2). 

Отдельное внимание в документе уделяется вопросу соот-
ношения веры и патриотизма. «Христианский патриотизм одно-
временно проявляется по отношению к нации как этнической 
общности и как общности граждан государства. Православный 
христианин призван любить свое отечество, имеющее территори-
альное измерение, и своих братьев по крови, живущих по всему 
миру. Такая любовь является одним из способов исполнения запо-
веди Божией о любви к ближнему, что включает любовь к своей 
семье, соплеменникам и согражданам. Патриотизм православного 
христианина должен быть действенным. Он проявляется в защите 
отечества от неприятеля, труде на благо отчизны, заботе об уст-
роении народной жизни, в том числе путем участия в делах госу-
дарственного управления» (пункт II. 3). 

Вместе с тем социальная концепция РПЦ предостерегает: 
«национальные чувства могут стать причиной греховных явлений, 
таких как агрессивный национализм, ксенофобия, национальная 
исключительность, межэтническая вражда. Православной этике 
противоречит деление народов на лучшие и худшие, принижение 
какой-либо этнической или гражданской нации. Тем более не со-
гласны с Православием учения, которые ставят нацию на место 
Бога или низводят веру до одного из аспектов национального са-
мосознания. Противостоя таким греховным явлениям, Православ-
ная Церковь осуществляет миссию примирения между вовлечен-
ными во вражду нациями и их представителями. Так, в ходе 
межэтнических конфликтов она не выступает на чьей-либо сторо-
не, за исключением случаев явной агрессии или несправедливости, 
проявляемой одной из сторон» (пункт II. 4). 

В контексте проблемы национальной идентичности и принад-
лежности умме, сообществу мусульман, в «Социальной доктрине 



 
Мельник С.В. 

 

 

166

российских мусульман» говорится: «В Коране утверждены равенст-
во и братство. Все люди созданы Аллахом и все образуют единую 
семью созданий Аллаха, в своих деяниях все они зависимы от Бо-
жественной воли. Все они имеют одного праотца – Адама <…> Ко-
ран конституирует наличие различных народов и общин и этим за-
прещает стремление к глобалистской унификации всех народов.  
В настоящее время принадлежность к какой-либо нации или народ-
ности стала неизбежным атрибутом самосознания каждого человека 
в нашей стране, но теперь, с возрождением религиозности, у му-
сульман формируется также осознание их принадлежности к му-
сульманской умме в рамках той национальности, к которой они 
принадлежат, но и в рамках всего государства – России» (пункт 4.4). 

В доктрине рассматривается и тема патриотизма: «Граждан-
ство, принадлежность к своей Родине – это свойства человеческой 
души, благодаря которым строятся отношения человека с другими 
людьми – его соотечественниками, разделяющими его любовь к 
Родине. Таким образом, мусульманин сосуществует вместе с му-
сульманами и немусульманами и действует в интересах общей Ро-
дины, укрепляя ее силу и мощь» (пункт 6.2). Документ, в частно-
сти, гласит: «Организованная мусульманская община – одна из 
прочных основ российского гражданского общества и государства. 
В соответствии с основополагающими канонами ислама для му-
сульман является богоугодным делом защита государственных 
интересов и безопасности страны, в которой они проживают.  
Мусульманские организации России в условиях новых вызовов и 
угроз стремятся помочь своим приверженцам гармонично интег-
рироваться в современное российское общество. Эти организации 
призывают жить в согласии с представителями различных конфес-
сий и народов, выступают фактором, стабилизирующим отноше-
ния в обществе» (пункт 8). 

 
 

В качестве заключения 
 
Подводя итог, можно констатировать, что для верующего 

человека религиозная идентичность является более важной, глу-
бинной, чем гражданская. Более того, для религиозного сознания, 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

167

смотрящего на все Sub specie aeternitatis (с позиций вечности – 
лат.), такие ценности, как, например, материальное благосостояние 
или даже сама жизнь, являются относительными и второстепенными. 
В связи с этим с позиций, выраженных религиозными лидерами 
России, непродуктивными могут считаться попытки формировать 
новую, искусственную идентичность, игнорирующую православ-
ную или исламскую идентичности, подобно тому, как в СССР каж-
дый в первую очередь должен был ощущать себя «советским чело-
веком», а уже потом представителем какой-либо национальности. 
Общероссийская гражданская идентичность должна быть укоренена 
в уже существующих, фундаментальных религиозных идентично-
стях, именно в этом может заключаться способ реализации принци-
па «единства в многообразии» для нашей страны. 

При этом религиозная идентичность, хотя и является для ве-
рующего человека главной, не противопоставлена идентичности 
гражданской, не находится с ней в конфликте, но, как свидетель-
ствуют рассмотренные социальные доктрины религиозных орга-
низаций, обе они способны гармонично сочетаться и дополнять 
друг друга. По нашему мнению, религиозные ценности могут вы-
ступить прочной основой для построения солидарного общества, 
основанного на принципах добрососедства, взаимопомощи, ува-
жения, патриотизма, отказа от национального эгоизма, отзывчиво-
сти, справедливости, сотрудничества всех народов во имя процве-
тания России. В этом контексте можно говорить, что путь к 
гражданскому единству лежит не через нивелирование отличий, а, 
наоборот, через максимально полное выражение и раскрытие уни-
кальных, неповторимых религиозно-культурных идентичностей, 
являющихся источником мира, созидания, доброжелательных меж- 
этнических отношений и солидарности. 

 
 

Список литературы 
 

Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на заседании Президиума  
Межрелигиозного совета России. – 2018. – Режим доступа: 
http://www.patriarchia.ru/db/text/5319083.html (дата обращения: 14.01.2018). 



 
Мельник С.В. 

 

 

168

Заявление Межрелигиозного совета России в связи с захватом заложников в Мо-
скве. – 2002. – Режим доступа: http://interreligious.ru/documents/documents_ 
52.html (дата обращения: 14.01.2018). 

Заявление президиума Межрелигиозного совета России о состоянии межнацио-
нальных отношений в России. – 2010. – Режим доступа: http://interreligious.ru/ 
documents/statements/statements_24.html (дата обращения: 14.01.2018). 

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Семь слов о русском мире. – М.: 
Всемирный Русский Народный Собор, 2015. – 120 с. 

Мельник С.В. Православие и хасидизм хабад: Личностная модель межрелигиозного 
диалога: Монография / РАН. ИНИОН; отв. ред. Хлебников Г.В. – М., 2017. – 250 с. 

О Совете. – Режим доступа: http://interreligious.ru/about/ (дата обращения: 14.01.2018) 
Обращение Межрелигиозного совета России о введении нового государственного 
праздника 4 ноября. – 2014. – Режим доступа: http://interreligious.ru/documents/ 
treatment/treatment_2.html (дата обращения: 14.01.2018). 

Основы социальной концепции Русской Православной Церкви. – Режим доступа: 
https://mospat.ru/ru/documents/social-concepts/ (дата обращения: 14.01.2018). 

Президент Российской Федерации Владимир Путин направил Приветствие участ-
никам заседания Президиума Межрелигиозного совета России. – 2018. – Режим дос-
тупа: http://interreligious.ru/news/news-council/prezident-rossiyskoy-federatsii-vladimir- 
putin-napravil-privetstvie-uchastnikam-zasedaniya-prezidiuma-mezhreligioznogo- 
soveta-rossii.html (дата обращения: 14.01.2018). 

Святейший Патриарх Кирилл возглавил юбилейное заседание Президиума Меж-
религиозного совета России. – 2018. – Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/ 
db/text/5319094.html (дата обращения: 14.01.2018). 

Состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с председателем Централь-
ного духовного управления мусульман России Талгатом Таджуддином. – 2016. – 
Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/4488645.html (дата обращения: 
14.01.2018). 

Социальная доктрина российских мусульман. – 2015. – Режим доступа: 
http://cdum.ru/upload/iblock/628/doctrina.pdf (дата обращения: 14.01.2018). 

Указ Президента Российской Федерации от 06.12.2018 № 703 «О внесении изме-
нений в Стратегию государственной национальной политики Российской Фе-
дерации на период до 2025 года, утвержденную Указом Президента Российской 
Федерации от 19 декабря 2012 г. № 1666». – Режим доступа: http://publication. 
pravo.gov.ru/Document/View/0001201812070007 (дата обращения: 14.01.2018). 

Хоружий С.С. Диалог религий: Исторический опыт и принципиальные основания // 
Христианство и ислам в контексте современной культуры: Межрелигиозный 
диалог в России и на Ближнем Востоке. – СПб.; Бейрут: ФКИЦ «Эйдос»,  
2009. – С. 160–171. 

Цимбаева Е.Н. Русский экуменизм: Поиск основ межконфессионального единст-
ва в России XIX века. – М.: ЛЕНАНД, 2015. – 256 с. 

Berger P.L. Desecularization of the world: a global overview // The desecularization of 
the world: Resurgent religion and world politics. – Washington, 1999. – P. 1–18. 

Cavanaugh W. The myth of religious violence: secular ideology and the roots of modern 
conflict. – New York: Oxford University Press, 2009. – 296 p. 



   
«Национальный вопрос» в межрелигиозном диалоге 

 

 

169

Taylor C. The secular age. – Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007. – 896 p. 
 
 

References 
 
Vystuplenie Svyatejshego Patriarha Kirilla na zasedanii Prezidiuma Mezhreligioznogo 

soveta Rossii (2018) http://www.patriarchia.ru/db/text/5319083.html 
Zayavlenie Mezhreligioznogo soveta Rossii v svyazi s zahvatom zalozhnikov v Moskve 

(2002) http://interreligious.ru/documents/documents_52.html 
Zayavlenie Mezhreligioznogo soveta Rossii o zashchite zhizni nerozhdennyh detej 

(2016) http://interreligious.ru/documents/statements/statements_4.html 
Zayavlenie prezidiuma Mezhreligioznogo soveta Rossii o sostoyanii mezhnacional'nyh 

otnoshenij v Rossii (2010) http://interreligious.ru/documents/statements/statements_ 
24.html 

Kirill, Patriarh Moskovskij i vseya Rusi (2015) Sem' slov o russkom mire. Vsemirnyj 
Russkij Narodnyj Sobor, Moscow. 

Mel'nik, S.V. (2017) Pravoslavie i hasidizm habad: Lichnostnaya model' 
mezhreligioznogo dialoga. INION RAS, Moscow. 

Obrashchenie Mezhreligioznogo soveta Rossii o vvedenii novogo gosudarstvennogo 
prazdnika 4 noyabrya (2014) http://interreligious.ru/documents/treatment/treatment_ 2.html 

Osnovy social'noj koncepcii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi. https://mospat.ru/ru/  
documents/social-concepts/ 

Sostoyalas' vstrecha Svyatejshego Patriarha Kirilla s predsedatelem Central'nogo  
duhovnogo upravleniya musul'man Rossii Talgatom Tadzhuddinom (2016) 
http://www.patriarchia.ru/db/text/4488645.html 

Social'naya doktrina rossijskih musul'man (2015) http://cdum.ru/upload/iblock/628/ 
doctrina.pdf 

Ukaz Prezidenta Rossijskoj Federacii ot 06.12.2018 № 703 «O vnesenii izmenenij v 
Strategiyu gosudarstvennoj nacional'noj politiki Rossijskoj Federacii na period do 
2025 goda, utverzhdennuyu Ukazom Prezidenta Rossijskoj Federacii ot 19 dekabrya 
2012 g. № 1666». http://publication.pravo.gov.ru/Document/View/ 0001201812070007 

Horuzhij, S.S. (2009) Dialog religij: Istoricheskij opyt i principial'nye osnovaniya. In: 
Hristianstvo i islam v kontekste sovremennoj kul'tury: Mezhreligioznyj dialog v Ros-
sii i na Blizhnem Vostoke. EHjdos, Saint-Petersburg; Beirut, pp. 160–171. 

Cimbaeva, E.N. (2015) Russkij ehkumenizm: Poisk osnov mezhkonfessional'nogo  
edinstva v Rossii XIX veka. LENAND, Moscow. 

Berger, P.L. (1999) Desecularization of the world: a global overview. In: The desecu-
larization of the world: Resurgent religion and world politics. Washington, pp. 1–18. 

Cavanaugh, W. (2009) The myth of religious violence: secular ideology and the roots 
of modern conflict. Oxford University Press, New York. 296 p. 

Taylor, C. (2007) The secular age. Harvard University Press, Cambridge, MA. 896 p. 
 


